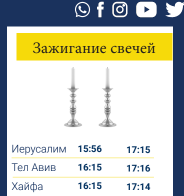


# **Имрей Ноам**

#### Недельная глава Толдот

26 Ноября 2 Кислева תשפ"ג



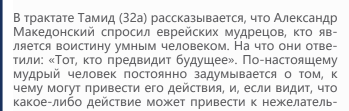
#### Предвидеть результат действий



«А Яаков дал Эсаву хлеб и похлебку чечевичную, и тот ел и пил, и поднялся, и пошел, и презрел Эсав первородство» (Берешит, 25:34).

Рамбан объяснил, что причина презрения Эсавом первородства заключалась в том, что «глупцы жела-

ют лишь есть и пить, и утолять свои вожделения... и не задумываются о завтрашнем дне». Глупцы не задумываются о будущем, о том, к каким печальным последствиям может привести удовлетворение немедленного, минутного желания наслаждений. Такие люди гневаются, несмотря на то что понимают, что тем самым разрушают отношения с окружающими людьми; продолжают курить, даже когда тяжело больны; едят пищу, которая вредит их здоровью. Они выбирают минутные наслаждения даже за счет всей дальнейшей жизни.



ным последствиям, воздерживается от него.

Подобное утверждает и раби Шимон, ученик рабана Йоханана бен Закая, в трактате Пиркей Авот (2:13). На вопрос своего учителя, каково наилучшее свойство, которого человек должен всегда придерживаться, он

ответил: «Тот, кто видит последствия своих действий». А на вопрос, каков наихудший путь в жизни, сказал: «Тот, кто берет в долг, но не возвращает его». Здесь имеется в виду человек, который, занимая деньги, не знает, каким образом сможет вернуть, не задумывается о будущем, но только о текущих проблемах и желаниях. И это качество считает раби Шимон наихудшим, поскольку оно приводит человека к грехам. Ведь если бы каждый человек задумался, стоит ли ему грешить, он бы понял, что не получит истинной выгоды от греха не только в будущем мире, но и в этом

мире. Более того – он причинит себе множество страданий из-за какого-то минутного вожделения.

И так сказали мудрецы (Пиркей Авот, 2:1): «Каков праведный путь, который должен избрать для себя человек? ...Соотноси ущерб, [который ты понесешь из-за неисполнения] заповеди, с наградой [за исполнение], а награду [за воздержание] от греха – с ущербом, который ты понесешь, [если совершишь его]».

## Законы Хануки

Пишет Рамбам: «Во время Второго Храма греческие завоеватели издали указы, направленные на искоренение еврейской веры, уничтожение тех, кто изучает Тору и исполняет ее заповеди. Они также наложили руки на богатство евреев и на их дочерей, задавив еврейский народ тяжелым гнетом. Враги прошли в Храм, разрушили во многих местах его стены и осквернили его святыни. Сжалился над народом Бог их отцов, избавив его от гнета захватчиков. Тогда восстали евреи во главе с Первосвященником из семьи Хашмонаим против ненавистников Торы и посадили на престол коэна, восстановив еврейское царство, которое продолжалось затем более



#### Еврейский закон

Книга нашего наследия

двухсот лет до разрушения Второго Храма. 25-го числа месяца кислев захватчики были полностью истреблены. Евреи вошли в Храм, но не нашли в нем достаточно масла, пригодного для зажжения свечей Храма, а только лишь один маленький сосуд, которого было достаточно для одного дня. Произошло чудо, и этого масла хватило на восемь дней, пока успели приготовить новое. Поэтому установили мудрецы, чтобы эти восемь дней, начиная с 25-го кислева, были днями веселья и восхваления Бога и чтобы в каждый из этих восьми вечеров зажигали свечи у входа в дома — напоминанием о чуде, и называются эти дни — Ханука ».

### Цель - приближение



«И молился Ицхак Б -гу рядом с женой, ибо бесплодна она» (25:21).

Рабейну Бехайе отмечает трудность, возникающую при попытке понять порядок слов в этом стихе Торы. Ведь сначала следовало бы указать на то, что Ривка была бесплодной, а затем упомянуть о молитве Ицхака за нее. Впрочем, объясняет рабейну Бехайе, это недоумение происходит по причине неправильного взгляда. Мы привыкли считать, что цель молитвы – это удовлетворение запроса. Но это не так: само приближение к Б-гу посредством молитвы и является ее целью. А что-

бы у человека была причина молиться и просить, тем самым приближаясь к Б -гу, Всевышний ставит перед ним препятствия и трудности, заставляющие его молиться.

Так было и здесь: чтобы создать народ Израиля, требовалась очень серьезная молитва. А чтобы побудить Ицхака молиться и просить, Всевышний сделал его жену Ривку бесплодной. Вот почему в Торе сперва говорится о молитве, так как она и есть самое важное сред-

ство для достижения цели, и лишь затем говорится о бесплодии.

И это было причиной того, почему и другие наши праматери сначала были бесплодными, как сказали мудрецы: «Отчего наши праотцы были бесплодными? Потому что Святой, благословен Он, жаждет молитв праведников» (Евамот, 64а).

Всевышний в Своем безграничном милосердии желает изливать на нас всяческие блага, но они не могут снизойти к нам без соответствующего канала, которым является молитва. Иногда Творец ставит нас перед трудностями, связанными с заработком или болезнями, только чтобы побудить нас к молитве и приблизить нас к Нему.

Расскажем поучительную историю.

Однажды рава Яакова Шехтера пригласили в одну из ешив, чтобы он выступил с воодушевляющей речью перед учащимися. И вот он поведал им следующую историю. В общине города Офаким в ту пору, когда раби Шимшон Давид Пинкус был там главным раввином, жил один еврей, изучавший Тору, у которого не было детей.

Годы шли, и печаль этого еврея и его супруги становилась всё больше. Они постарались сделать всё, что могли – не осталось ни одной медицинской процедуры или чудодейственного средства, которое бы они не испробовали. Но ничего не помогало...

. Как-то рав Пинкус позвал этого бездетного еврея и сказал ему: «Знаешь, есть одно средство, которое ты до сих пор не испробовал. Но сейчас у меня нет времени. Приходи ко мне в полночь».

В полночь в дверь дома рава постучали. Рав открыл и с сияющим лицом сопроводил гостя в свой автомобиль. Они двинулись с места. «Что же это за средство?» – попытался понять гость. «Подожди, и сам всё узнаешь», – ответил рав.

Машина ехала в сторону Беэр-Шевы, а оттуда – в сторону Йерухама. Тридцать-сорок километров пустыни простирались во все стороны на расстояние, видимое человеческим глазом.



Внезапно рав остановил машину на пустом месте. «Выходи здесь», - приказаным тоном сказал он своему растерянному спутнику, который пытался увидеть какие-либо признаки жизни посреди песка и пустоши. «Что мне делать? Что это за средство?» - испуганно стал спрашивать бездетный еврей. Рав Пинкус ответил: «Сейчас ты один в пустыне. Только ты и Владыка мира... Плачь перед Ним, умоляй, кричи, проси. Вот так словно ты разговариваешь

с ближним, стоящим рядом с тобой. Б -г жаждет услышать твою молитву, и только так ты получишь спасение! А я вернусь сюда спустя полчаса...»

Наш еврей остался один, оторванный от всего мира. Он впервые начал по-настоящему задумываться о своем положении, и из самой глубины своей души рассказал о своей боли Властелину всех миров, с просьбой и мольбой, чтобы Он принес ему спасение и милосердие.

Спустя полчаса, рав Пинкус вернулся. Он открыл окно автомобиля, взглянул в лицо молящемуся и сказал: «Нет, ты недостаточно плакал... так не плачут. Плачь! Моли из глубины сердца! Умоляй всеми силами и от всей души, и тогда удостоишься помощи!»

После этого он снова уехал с этого места и вернулся по прошествии еще получаса.

Приехав, он опять посмотрел на лицо бездетного еврея. На этом лице проступили слезы, которыми можно было намочить ткань. Рав улыбнулся и произнес: «Именно это я и имел в виду... Теперь увидишь, что, с Б-жьей помощью, к тебе придет спасение».

Конец этой истории таков: через девять месяцев после всего произошедшего у этой пары родился сын.

Закончив свое выступление, я вышел из ешивы, – добавил рав Шехтер, – и ко мне подошел один из юношей со словами: «Уважаемый рав, я и есть тот самый сын». Вот что значит великая сила молитвы.